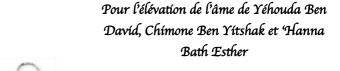




Pour la Réfoua Chéléma de Yitshak Ben Chimone, David ben Messaouda, Haim ben Esther , Rav Moché Ben Raziel, Chimone Ben Messaouda, Aaron Ben Miryam, Mickaël Ben Mazal, Audrey Bat Étoile





Pour le zivoug de Sarah bat Avraham , azriel ben Sarah et David ben Julie

## Résumé de la Paracha

Bien qu'Il ait dit aux bné-Israël qu'ils seraient guidés par un ange, Hachem demande à Moshé de lui fabriquer un sanctuaire grâce auquel Il résiderait parmi eux. Ainsi, Hakadoch Baroukh Hou demande à chacun de prélever, exclusivement en son nom, de leur fortune, afin d'obtenir de quoi fabriquer tous les ustensiles requis pour la construction du michkan. Ce prélèvement sera composé d'or, d'argent, d'azur, de pourpre, d'Ecarlate, de lin, de poils de chèvres, de peaux de béliers teintes en rouge, de peaux de té'hach, de bois de chittim, d'huile, d'encens, de pierres de choham et de pierres à sertir. Une fois ce prélèvement ordonné à Moshé, Hachem explicite à ce dernier les détails de la construction de chacun des ustensiles destinés à servir dans la tente d'assignation qui deviendra, une fois construite, le lieu de rendez-vous entre Hachem et Moshé. Ce sont donc les plans et l'agencement de l'arche (qui contiendra les tables de la loi) et de son couvercle sur lequel se trouvaient les deux chérubins, de la table et de ses ustensiles, de la ménorah (candélabre) et de ses ustensiles, des dix tentures du michkan, des onze tentures de la tente d'assignation, des rideaux et de l'autel, qui sont dévoilés visuellement à Moshé Rabbénou lorsqu'il se trouve sur le mont Sinaï.

Dans le chapitre 25 de Chémot, la torah dit :

ג /וְזֹאת ,הַתְּרוּמָה ,אֲשֶׁר תִּקְחוּ ,מֵאִתָּם :זָהָב וָכֶסֶף, וּנַחשֵׁת:

3/ Et voici le prélèvement que vous prendrez d'eux : or, argent et cuivre.

:ד /וּתְכֵלֶת וְאַרְגָּמֶן וְתוֹלַעַת שָׁנִי ,וְשֵׁשׁ וְעִזִּים 4/ De l'azur, de la pourpre, de l'écarlate, du lin et des poils de chèvres.

:ה /ְעְרֹת אֵילָם מְאָדָמִים וְעֹרֹת תְּחָשִׁים, וְעֲצֵי שִׁטִים 5/ Et des peaux de béliers teintes en rouge, et des peaux de Té'hach et des bois de chitim.

Concernant le verset 5, nous avions déjà évoqué le rôle des peaux de bélier et de celle du ta'hach dans un dvar torah précédent (cf., parachat térouma 5777). Il ne nous reste donc plus qu'à évoquer ces

fameux bois de Chitim. Il s'agit à priori d'un des matériaux de plus basse qualité du michkan puisque ce n'est que du bois et pourtant il est très présent pour aller jusqu'à s'implanter dans le aron hakodech. C'est dire son importance. Tentons de comprendre sa fonction. Qu'est-ce qui justifie sa présence dans le michkan dans lequel Hachem s'apprête à résider?

Le midrach rabba (béréchit, chapitre 94, alinéa 4) commence par identifier sa provenance. Avant de descendre en Égypte, la torah précise que Yaakov a fait un détour : « Il est écrit (béréchit, chapitre 46, verset 1) : "Israël partit avec tout ce qui lui appartenait et arriva à Béér Chéva, où il immola des sacrifices au Dieu de son père Yitshak". Où est-il allé ? Rav Na'hman dit : il est allé couper les cèdres plantés par Avraham son ancêtre à Béér Chéva, comme il est dit concernant Avraham (béréchit, chapitre 21, verset 33) : "Avraham planta un bouquet d'arbres à Béér Chéva" »

Rachi (sur notre verset) détaille le besoin d'aller chercher ces arbres: «Rabbi Tan'houma a expliqué: Notre ancêtre Yaakov avait prévu, grâce à son esprit saint, qu'Israël construirait un jour un tabernacle dans le désert. Aussi a-t-il introduit des cèdres en Egypte, qu'il a plantés, et il a ordonné à ses enfants de les emporter lors de leur sortie d'Egypte.»

Yaakov avait planifié la construction du michkan et la nécessité du bois en question et pour permettre au projet de se réaliser, il a fait un détour lors de sa descente en Égypte, pour aller récupérer les plantations de son grand-père. Bien que la démarche puisse paraître noble, elle nous pose un léger problème. Pourquoi Yaakov s'inquiète-t-il en particulier du bois de Chitim? Beaucoup d'autres matériaux seront difficiles à obtenir et ce n'est pas pour autant que Yaakov s'en soucie. Nous avons évoqué le Ta'hach, cet animal dont l'apparition est unique dans l'histoire. Il y avait également les pierres de Choham réclamées par la torah et beaucoup d'autres éléments dont l'obtention dans le désert n'a pu se faire que par le biais du miracle, de l'intervention d'Hachem. Pourquoi Yaakov s'inquiète-t-il alors du bois de Chitim? Il aurait soit dû s'inquiéter pour tous les matériaux et tenter de les fournir aux hébreux, soit pour aucun d'entres-eux, sachant qu'Hachem les fournirait aux bné-Israël. Quel est donc le but de la

manœuvre ? Pourquoi ce bois est-il si précieux ?

Revenons à sa plantation par Avraham. La torah précise concernant cette dernière : «ניטע אָשֶׁל planta un bouquet d'arbres », sur quoi le midrach (téhilim, chapitre 33, verset 1) précise que les lettres du mot « אֶשֶׁל bouquet » sont les initiales des trois mots suivants : « אכילה nourriture », « שתיה boisson » et « לויה rassemblement ». Le Gaon de Vilna explique ainsi que l'intention profonde d'Avraham était de réparer trois grandes fautes commises dans l'histoire, à savoir celle d'Adam lorsqu'il a consommé de l'arbre, celle de Noa'h qui s'est enivré et celle du regroupement des gens de la ville de Sédome. Ces arbres ont donc une vertu réparatrice. Et c'est justement là que se pose réellement la question de la nature de ce bois. Comment Avraham compte-t-il réparer de telles fautes en plantant des arbres?

Cette même remarque se transpose aux propos du Kli Yakar (chémot, chapitre 26, verset 15). Ce dernier remarque que les mots « והקרשים למשָכן les planches pour le michkan » justement composées des bois de Chitim mis en place par Yaakov, ont pour valeur numérique 1095 en chiffres modernes qui s'écrit en lettres hébraïques « תתרצה tu agréeras ». Sur cette base le Kli Yakar enseigne que Yaakov, sachant que le peuple fauterait par le veau d'or dans l'avenir, a demandé à Hachem : « Comment agréeras-Tu leur faute lors des événements du veau d'or ? Hachem lui a alors répondu : avec les bois de Chitim!» Ceci est par ailleurs confirmé par le midrach tan'houma : « les bois de chitim – ils (les bné-Israël) ont fait une bêtise (שטות - chtoute en hébreu) et M'ont mis en colère avec le veau d'or. Ou'ils apportent des bois de chitim (dont la racine est la même que שטות – chtoute) et qu'ils soient pardonnés pour leur bêtise. »

Encore une fois, le rôle de ces bois est clairement révélé, il s'agit de réparer les fautes. Comment cela fonctionne-t-il ?

L e **Torah Chéléma** (sur notre passage, commentaire sur la note 60) rapporte au nom du **Even Chouyiv** (drachot Éven Chouyiv, fin de la parachat térouma) que ce bois planté par Avraham n'est pas anodin. Il s'agit

d'un bois qu'Adam harichone a pris avec lui du Gan Éden lors de son expulsion et qu'il a transmis jusqu'à Avraham avant qu'il n'arrive chez Yaakov. Pourquoi est-ce dont cet arbre qu'Adam choisit de saisir en sortant du jardin?

Peut-être pouvons-nous apporter l'idée suivante. Le mirach rabba (chémot, chapitre 35, alinéa 2) précise que c'est volontairement qu'Hachem a choisi un arbre non fruitier, pour apprendre aux hommes d'en faire de même pour construire leur maison. Ce qui nous intéresse ici, c'est que l'arbre en question ne soit pas fruitier. Concernant ces arbres, incapables de produire des fruits, Rachi (vayikra, chapitre 26, verset 4) apporte un commentaire intrigant. Lorsque la torah bénit les bné-Israël en promettant que l'arbre donne son fruit, elle parle des arbres stériles. À savoir, qu'à l'époque de machia'h, les arbres nonfruitiers, se mettront à produire de nouveaux fruits. Il s'agit d'une notion dont nous avons déià traitée (cf. parachat bé'houkotaï 5774). Suite à sa faute, Adam Harichone, se voit puni par Dieu. Cependant, l'homme n'est pas le seul à subir une sanction à cet instant. La terre, également est pénalisée. Sur place, Rachi nous explique la cause de cette sanction. Lorsque Dieu a ordonné à la terre de faire pousser des arbres produisant des fruits qui seront du même goût que l'arbre, la terre a « désobéi ». Elle s'est contentée de produire des arbres fruitiers, cependant, l'arbre lui-même est dépourvu de goût. Devant le nonrespect de l'ordre d'Hachem, la terre reçoit un châtiment en même temps que l'homme. De ce commentaire apparaît une interrogation évidente. Seul l'homme est pourvu du libre-arbitre. Il est le seul capable de faire ses propres choix et nulle autre créature ne peut se revendiquer d'un tel privilège. Comment concevoir alors que la terre puisse se dérober à l'ordre d'Hakadoch Baroukh Hou?

Sans trop entrer dans les détails, nous allons nous borner à une simple idée. La terre n'a absolument pas désobéi à Hachem, c'est même le contraire. Comme chacun le sait, Hachem a créé l'homme à Son image. Dans cette mesure, puisque Lui-même est le Créateur, Il attend de l'homme qu'il participe à Sa création, en la complétant. Par définition, s'il existe une chose à compléter c'est bien que la

création en question est incomplète. D'où la nécessité de définir le cadre de ce qui est parfait, et de le créer dans un état imparfait. La perfection telle que souhaitée par Hachem est formulée dans l'ordre qu'il donne à la terre : faire pousser des arbres produisant des fruits du goût de l'arbre. Toutefois, si les choses avaient été créées telles quelles, alors l'homme ne pourrait pas agir et les compléter. D'où le besoin de créer un manque, une carence que l'homme sera chargé de combler. C'est pourquoi, la terre se limite à produire des arbres fruitiers qui n'ont eux-mêmes pas de goût. Par cela, le rôle de l'homme prend toute son ampleur, car il peut dorénavant parfaire la création de Dieu. Lorsque Rachi mentionne les arbres stériles se mettant à produire des fruits à la fin des temps, il parle du potentiel latent de la création qui n'a pas encore émergé. C'est à l'homme par l'accomplissement de la volonté d'Hachem, de pousser la création à un niveau supérieur, celui où le monde exprimera l'ensemble de ses capacités.

Le choix d'Adam, de se saisir d'un arbre stérile, vient ici témoigner son échec. Le premier homme aurait dû être celui qui complète et achève l'oeuvre d'Hachem et dans cet état, plus aucun arbre ne pourrait entrer dans cette catégorie. Seulement, il n'y est pas parvenu et la nature est restée au même niveau d'expression. C'est pourquoi, il emporte un arbre non fruitier, pour se souvenir de son erreur. C'est sans doute pour cette raison qu'il s'agira des bois de chitim, qui comme nous l'avons mentionné, connotent la bêtise source de la faute.

Nous comprenons pourquoi, Yaakov tenait particulièrement à aller récupérer ces arbres pour permettre leur présence dans le michkan, bien plus que pour tous les autres éléments qui seront apportés par Hachem. Afin de permettre de mettre en place le moyen d'annuler l'erreur, d'annuler la faute. Nous avons vu à plusieurs reprises que le michkan est le lieu de la réparation. Placer le signe de notre erreur au centre du pouvoir réparateur du michkan conduit à l'annulation de nos transgressions. Ceci est valable pour la faute d'Adam, ainsi que pour toutes les fautes qui constituent l'obstacle empêchant le potentiel réel du monde d'éclore enfin. Nous remarquerons par ailleurs, qu'en permanence, la torah réclame que ces bois soient enduis

d'or. Il ne s'agit pas simplement de leur donner de la valeur, mais plus précisément de les encadrer par la sainteté. Le mot or, se dit « zahav ». Les trois lettres qui le composent ont respectivement pour valeur numérique sept, cinq, deux. Il s'agit en particulier des jours de la semaine où nous lisons la torah, à savoir le Lundi, le Jeudi, et le Chabbat. Encadrée par la torah, même l'erreur devient réparable, elle disparaît au profit du repentir.

Yéhi ratsone que nous puissions toujours faire l'effort de nous entourer par la torah, afin de repousser définitivement le mal et aboutir à l'acheminement de la Création d'Hachem, amen véamen.

Chabbat Chalom.

Y.M. Charbit

Pour offrir un feuillet pour l'élévation de l'âme ou la réfoua chéléma d'un proche, contacteznous à l'adresse mail :

yamcheltorah@gmail.com



Association à but cultuel, habilitée à délivrer des reçus CERFA.

Retrouvez l'ensemble de nos contenus sur www.yamcheltorah.fr . Pour recevoir le dvar torah toutes les semaines, inscrivez-vous à la newsletter.